
ABC Cultural 
 
ARTE 
 
Concha Jerez y José Iges: «La única utopía posible ya es la de la gente 
silenciosa» 
 
Entrevista 
 
Celebraron en 2025 en el CGAC sus 35 años de trabajo en conjunto, que 
ahora muestran por vez primera en su galería, la Freijó de Madrid. Revisión 
necesaria de la labor de estos 'utópicos' pioneros 
 

 
 
Concha Jerez y José Iges durante el montaje de su muestra en la galería Freijó 

// José Ramón Ladra 
 
 
Javier Díaz-Guardiola 
 
Madrid 
15/01/2026 
Actualizado a las 19:18h. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Me recuerdan Concha Jerez (Las Palmas, 1941) y José Iges ( Madrid, 1951) 
que, aunque llevan 35 años trabajando como colectivo más allá de sus 
propias carreras individuales, no se han prodigado mucho en exposiciones. 
Tal vez Tabacalera en 2015 y la del CGAC en 2025. 
 
Por eso, y porque nuestro país es «un gran desmemoriado», hay que aplaudir 
esta revisión de lo suyo en la galería Freijó, la que les representa por 
separado, y que por vez primera muestra en conjunto. Y a partir de ahí, hablar 
de utopía, de tecnología, de pérdidas, de ganancias... Y de lo que tenga que 
ser, que para eso son unos maestros. 
 
—El año pasado cumplieron 35 años de trayectoria en común, algo que 
celebraron en el CGAC. ¿Qué fue lo que les llevó en su momento a pensar 
como colectivo? 
 
—Concha Jerez: Yo personalmente tenía mucho interés en lo sonoro, pero me 
faltaban herramientas. Tenía una formación musical, pero eso es otra cosa. 
José tenía el interés contrario: en lo visual. Eso sucedió en 1989, cuando 
tuvimos varios proyectos grandes, dos míos y uno suyo, para los que 
preparamos un trabajo en común pero bien delimitado en sus autorías aún. 
Cada uno desarrollaba independientemente el proyecto. 
 
—José Igés: Los escenarios fueron la Capilla del Oidor, en Alcalá, que 
titulamos 'Transgresión de tiempos'; 'Contraparada', en Murcia, para los 
Molinos de Agua, y el tercero, el Festival de Música Contemporánea de 
Alicante, al que me invitaron para hacer una pieza sonora, para el que 
improvisé cinco fuentes de sonido. Concha ponía visualmente los hitos del 
recorrido que yo marcaba. Una instalación que duraba 48 minutos… 
 
—C. J.: ¡La más breve de toda mi vida! 
 
—J. I.: En esa propuesta, como en las otras, Concha estuvo muy encima, 
había complicidad profunda en cuanto a tema y materia, de forma que todo 
fue una consecuencia natural. Por citar ejemplos muy distintos, un año 
después, en 1990, en 'Trafic de desitges', un proyecto para los semáforos 
para L'Hospitalet Art, la parte visual y la sonora estaban ya tan trabadas que 
no tenía sentido decir qué había hecho uno u otro. 
 
—C. J.: Porque ese año recibimos una invitación también del Festival 
Audiobox, en Matera, desde la radio, la RAI, para el que propusimos una 
'performance' que intervenía el espacio con pequeñas trampas para que el 
oyente se desplazara hasta ellos, mientras todo se retransmitía en directo por 
radio. Fue un proyecto muy bonito porque intervenían dos espacios, el físico y 
el telemático. 
 



 
 

'Teatros de la memoria (2000-2002), del proyecto 'Net-Opera' // ABC 
 
—Digamos pues que un año después ya no delimitan autorías. 
 
—J. I.: Ya era muy complicado. 
 
—C.J.: Imposible. Pero ocurrió de una manera muy natural. 
 
—Y, hoy, ¿hay muchas diferencias en el trabajo que establecen como dúo al 
que llevan a cabo de manera independiente? 
 
—C. J.: Te diría que sí que hay diferencias. Pero también puntos en común o 
que reconduces. Por ejemplo, el trabajar el lugar, que para mí es uno de los 
máximos intereses a la hora de crear, también se da en la obra común, 
aunque sea de otra manera porque ahí he de pensar en la dimensión sonora 
que adquiere el resultado. 
 
—J. I.: En común, el planteamiento es más preciosista. Yo vengo de haber 
trabajado también la música electroacústica, he hecho cositas para teatro, 
muchísimo para la radio, que me marcó profundamente. Toda esa realidad 
electroacústica, el soporte cinta, me plantea un planteamiento mucho más 
preciosístico del montaje, de la mezcla, como se observa en las obras 
comunes. 
 



 
 

Imagen - «No me quito el asunto de la autocensura a título privado. Y lo 
político ya es lo de menos: es el género, es lo social, son los colonialismos... 

¡Qué pesadez!» Concha Jerez 
 
Entiendo en este punto, como lo hacía Julian Beck en el Living Theatre, que la 
creación colectiva no es que todo el mundo haga de todo, sino que cada cual 
haga lo que mejor sabe hacer. Concha sabe ocupar el espacio mejor que yo. 
Lo que no significa que no tengamos criterio en el otro. Pero en lo que sí que 
es muy diferente el trabajo, de una u otra forma, son las temáticas. Yo por mi 
cuenta no he planteado temáticas políticas, nunca, jamás. No por nada, no 
porque sea distante de todo, sino porque mi discurso creativo va por otro 
lado. Lo que me hace vibrar a mí son otros temas. Yo particularmente no haría 
una obra como 'Force Sight' o 'Net Opera'. 
 
—Entiendo que para que eso ocurra tiene que haber una complicidad 
máxima, de forma que uno no se vea arrastrado por el otro… 
 
—C. J.: ¡De hecho, hay grandes discusiones! 
 
—J. I.: Muchas, muchas… 
 
—C. J.: Ahora menos, realmente, pero es lógico porque cada uno defiende 
una forma de abordar lo que se está haciendo en común. Pero no llegamos a 
las manos… 
 
—J. I.: Sin embargo, una cosa que sí que se da en ambos por separado es la 
creación de inventarios. Obras en las que el apropiacionismo también es 
evidente. Ya escribí en el libro 'Animales domésticos' como «nunca más 
volverán a juntarse los trozos que nos hicieron posible», pero ese sueño 
infantil, esa otra forma de idea de inventario es lo que hemos desarrollado en 
obras como 'Force Sight'. 
 
—C. J.: Yo no es que sea tanto de inventarios pero sí de recavar cosas, y de 
guardar restos que suceden, como en 'Force Sight', que es un recorrido de 
1492 a 1992 por personalidades que han contribuido a la conformación de la 
cultura occidental de una forma positiva. También tenemos en común el 
interés por la radio, en mí desde que era pequeña. Yo viví en África hasta los 
14 y lo que nos llegaba de fuera era gracias a la radio, a la onda corta. Y los 
espacios de creación de la radio, las radionovelas, que se escuchaban por los 
patios. 
 



—J. I.: Yo nací diez años después, en una corrala, y lo que que se oía en la 
misma era exactamente lo que explica Concha. Ese era nuestro espacio 
sonoro compartido… 
 
—C. J.: Hemos compartido el cómo, a través de la radio, se puede crear un 
espacio que no existe, inmaterial, extraordinario. Y el interés por los medios en 
general. 
 
—De ahí el título de esta muestra: '1+1=3', su primera en conjunto en Freijó 
Gallery. ¿Es realmente la suma de sus capacidades un tercer artista 
independiente? 
 
—C. J.: Somos una plataforma distinta, sí. Yo me contamino de él y el se 
contamina de mí. 
 
—J. I.: Desde luego yo hago cosas con ella que no haría solo. 
 
—¿Y cómo se activa un proyecto colaborativo? 
 
—J. I.: Casi siempre han sido invitaciones exteriores las que nos han puesto 
en marcha. Estímulos exteriores. 'Argot', que está aquí… 
 
—C. J.: También son a veces las obras las que piden que la cuestión se 
desarrolle en conjunto. Por eso a veces nos cuesta datarlas, saber de qué 
fechas son. Porque tienen muchas derivadas, lo que llamamos 'terminales'. 
 
—J. I.: 'Argot', por ejemplo, es de 1991. Pero en 1992 una invitación en 
Colonia le dio otra dimensión... 
 

 
 

Detalle de 'Utopías rotas' // ABC 
 
—Decíamos antes que el hito se celebró en 2025 en el CGAC. Una galería es 
un espacio mucho más pequeño. ¿En qué sentido esta cita no es una 
repetición de esa muestra o una destilación? 
 



—C. J.: Como colectivo hicimos ya una exposición en Aural, en Alicante, pero 
en esta galería sí que es la primera vez, que es la que nos representa por 
separado. Aquí lo que mostramos son distintos proyectos que ilustramos con 
una obra significativa del conjunto. Así, por ejemplo, 'Broken Utopias', viene 
de una exposición colectiva en un castillo en Alemania en 1992. En el CGAC, 
mostramos cosas de 'Force Sight' como proyecto pero no el proyecto 
completo. Aquí sí: la obra sonora, obras originales, partituras, dibujos… 
 
Incluimos partes de 'Net-Opera', como la obra 'Teatros de la memoria', 
jugando con la idea de apropiacionismo desde el 'collage' de figuras de la 
Comedia del Arte, del cómic… Todo esto se pensó en 2000 o 2001 para la 
web pero se positivó luego en 2004. Finalmente, de 'Argot' mostramos muchas 
obras que no se habían mostrado aún, un vídeo que es recopilatorio de los 
cuatro que sí que se ofrecieron en el CGAC y que son de la misma época, de 
2010, cuando hicimos una exposición en la sala San Antonio Abad en 
Canarias. Asimismo mostramos una edición que es única porque el sonido es 
diferente. 
 

 
 
Imagen - «A mis 74 años, estoy viviendo el peor mundo que he conocido. Yo, 
afortunadamente, no vivi ni la Guerra Civil ni la IIGM. A partir de ahí puedes 

sacar las conclusiones que quieras» José Iges 
 
En Madrid ofrecemos fragmentos del proyecto que hicimos en la Fundación 
Telefónica en 2002 de 'Terre di Nessuno', porque pensamos que en estos 
momentos la única forma de utopía son las tierras de nadie, como expresaba 
en el proyecto un amigo italiano. Pero, ¡amigo! ¡Hoy eso no es así! No es así. 
Esas tierras de nadie se han convertido en tierras de alguien o pretenden ser 
propiedad de alguien. De ahí la recuperación de las cajas de luz del 
funambulista en la cuerda floja, que ya no es solo el artista... Su parchís 
cuenta con unas normas imposibles de cumplir. 
 
—J. I.: Elegimos el parchís porque es el juego de la territorialidad máxima. Y 
las órdenes que se lanzan desde las instrucciones impiden esa territorialidad. 
 
—¿Cómo entienden ustedes la utopía, que tanto han trabajado? 
 
—C. J.: Es curioso porque, ya cuando hicimos la obra 'Utopías rotas', en los 
audios se podían escuchar opiniones totalmente contrapuestas sobre su 
definición. Esther Ferrer decía que era imposible la utopía. Valcárcel Medina 
recordaba que se han hecho tantas barbaridades en su nombre que no es 
deseable. Brigitte March mencionaba que la utopía que ella defendía era la de 
estar fuera del tiempo. Para otra artista sonora era la forma del círculo… Si en 
un momento nos interesó analizarla fue porque ya entonces en el discurso 



político, y eran los noventa, no había nadie que no dirigiera el discurso hacia 
el dinero. 
 
—J. I.: El pragmatismo ya era muy salvaje. 
 
—C. J.: Nadie hablaba ya de la idea de facilitar un futuro mejor que no se viera 
atravesado por el dinero. Con los años, seguimos igual o peor porque los 
medios de control se han implementado de tal forma que la única forma de 
tender hacia una especie de utopía es hacer algo que te interese a ti y que 
creas que es necesario, al margen de las opiniones de los demás. Hay cosas 
que tienen que existir. Creo que hay mucha gente silenciosa que navega en 
esa dirección, y en todas las disciplinas: la ciencia, el arte, la música, la 
enseñanza… 
 
—José, dígame que está de acuerdo y ya tenemos el titular de esta entrevista. 
 
—J. I.: Estoy de acuerdo, pero me gustaría añadir dos ideas complementarias, 
ninguna mía. La primera es qué se entiende por hacer política. En ese sentido, 
abrazo la idea de Jacques Rancière de «crear espacios para lo posible». Creo 
que el arte hace mucho de eso. Y luego hay otra cosa: cuando le 
preguntamos a Chris Bruce sobre la utopía aludía a las últimas frases de 'Las 
ciudades invisibles' de Calvino: «El infierno de los vivos no está en otro lugar. 
Es el infierno que formamos estando juntos. Dos maneras hay de no sufrirlo. 
La primera es fácil para muchos: aceptarlo y volverse parte de él hasta el 
punto de no verlo más. La segunda es arriesgada y exige atención y 
aprendizaje continuos. Buscar y saber reconocer quién y qué, en medio del 
infierno, no lo es, y hacerlo durar. Darle espacio». Eso pienso yo. 
 
—La verdad es que vivimos en un mundo cada vez más atroz que deja poco 
resquicio a la utopía o la esperanza. Cada nuevo titular de Gaza, Venezuela o 
Ucrania hace creer menos en el ser humano. ¿Desactualiza el panorama 
actual el contenido crítico de las piezas, lo deja corto? 
 
—J. I.: Es que el término 'arte político'… Nosotros no hacemos arte político en 
un sentido estricto. Y cuando se hace inventario del arte político español 
jamás se ha contado con nosotros. 
 
—C. J.: Y bien que no lo hayan hecho. 
 
—J. I.: Para mí, arte político es el de Antoni Muntadas, Santiago Sierra, 
Democracia, López Cuenca… 
 
—C. J.: Son las condiciones humanas, en el fondo, los que nos ha llevado a 
ciertas imágenes. No vamos con la bandera de arte político pero no te puedes 
abstraer a ciertas realidades. Yo, al menos, desde luego, y le a él flagelo con 
los telediarios. 



 
 

Imagen de 'Agujeros negros' // ABC 
 
—J. I.: Hay una obra en ese sentido que sí que ha tenido mucho éxito cuando 
la hemos hecho alguna vez, es una 'performance', que se llama 'No hables 
con la boca llena'. En ella nos vengamos de estar como reos viendo la 
televisión mientras estás comiendo. Tomamos noticias verdaderas, 
generalmente de internet en las últimas versiones, y las tematizamos. Y 
'largamos' sobre ellas mientras comemos, literalmente. Es al menos mi 
pequeña venganza de esos telediarios que te amargan la comida. 
 
—C. J.: Volviendo a la pregunta, los trabajos son totalmente actuales. No han 
envejecido mal, lamentablemente. 
 
–J. I.: Estoy leyendo un libro muy complicado, 'Medios calientes', de Hito 
Steyerl, sobre redes sociales e IA, que me parece tremendo. Mi tecnología es 
la analógica, la primera digital, pero me doy cuenta de que las imágenes de 
'Net-Opera' o las banderas de 'Tierra de Nadie' pertenecen a una época que 
si le dices a la IA que te las haga ahora le da mil vueltas. Te lo saca mejor que 
nosotros ahí. Eso es la IA. Las limitaciones del corta-pega es otra cosa. Por 
eso, esas obras son de 'época' por la factura, no por el mensaje. 
 
—Les iba a preguntar yo por la IA, a ustedes que fueron pioneros de lo 
tecnológico. Ahora la amenaza llega por ese otro flanco. ¿Qué piensan de 
esta herramienta? 
 
—J. I.: Hito Steyerl dice lo que en su tiempo ya decía Bob Adrian, un pionero 
del arte electrónico: que esta es una manera de blanquear la industria 
armamentística. El origen de internet está en esa realidad. Hito habla de 
'creación' asociada a cierta 'distracción' para evadirnos realmente del control 
de la sociedad a través de medios amables. Y convierte el arte de nuevo en 
herramienta distractiva. Pero esto no es nuevo. La radio le sirvió a Goebbles 
para lo que le sirvió, o a Franco. Pero puedes usarla para hacer radio-arte, 
estás creando de nuevo otros espacios para lo posible. 
 
—C. J.: Cualquier tecnología no es mala o buena per se. Depende del uso. Es 
una posibilidad. Y puede serlo con buenos fines. Depende de si se hace un 
uso positivo para la sociedad. 



 
—¿Ustedes la han trasteado? 
 
—C. J.: No. Tengo con ella mis más o mis menos. 
 
—J. I.: Yo tampoco. Y eso que en el mundo de lo sonoro da juego… 
 
—C. J.: Yo tengo un problema ético con ella. Tendría que ver si el resultado 
tiene una utilidad para desarrollar mis ideas. Si es solo para lucimiento 
estético, pues no. Es que no me lo puedo permitir. Es una cuestión de tiempo, 
también. Y que estoy en otras vías. 
 

 
 
Imagen - «Tengo un problema ético con la IA. Tendría que ver si el resultado 

tiene una utilidad para desarrollar mis ideas. Si es solo para lucimiento 
estético, pues no. Es que no me lo puedo permitir» Concha Jerez 

 
—J. I.: Estoy haciendo desde el año pasado un canal en Youtube que se llama 
'Culturas sonoras', con 50 episodios hasta ahora. Mi colega Pedro López, que 
sí que es muy investigativo, me está ayudando. Y en un momento dado supo 
que Google nos daba la oportunidad de 'traducirnos' al inglés imitando 
nuestros timbres. Yo no quise oír el resultado. Él si lo hizo y decía que no 
estaba mal pero que era muy neutro. Se borraban los matices de lo que era él 
y lo que era yo. Así que se acabó. Hay que saber dónde ponerle los límites a 
la IA. 
 
—Pregunto sobre esto porque el trabajo también se cuestiona el papel del 
artista en sociedad y del arte en general. 
 
—J. I.: El artista seguirá siendo un funambulista. 
 
—C. J.: Que tendrá que mirar hacia dentro y hacia fuera. Y no olvidar el hilo 
conductor, lo que queda atrás. Yo enseñé 20 años en Salamanca, en Bellas 
Artes, y les decía a mis alumnos siempre que era una observadora de lo que 
ellos me proponían, y que yo vigilaría que el resultado fuera cohenrente. Pero 
que tenían que mirar hacia dentro antes de sacar algo fuera. Muchos artistas 
están pendientes de las modas para conseguir éxito rápido. Y hasta las 
palabras están perdiendo valor. Algunas no pueden usarse ya porque estan 
podridas. 
 
Cada persona somos una pieza única, miramos la realidad desde una óptica 
personal. Solo hay que decidir qué queremos decir, cuál es el mundo en que 
vivimos y cómo nos situamos ante él sin olvidar la ética. Hay un futuro enorme 
en cada individuo. Así de claro. Luego llegan todas las contaminaciones de la 



sociedad, el dejarnos llevar por modas… Yo no me quito el asunto de la 
autocensura en el trabajo a título privado. Cada vez nos autocensuramos más. 
Y lo político es casi lo de menos: es lo social, es el género, que si los 
colonialismos… ¡Qué pesadez! ¡De verdad! ¿Por qué no mirar hacia dentro y 
ver qué podemos hacer en este desarreglo? 
 
—¿Hacia dónde vamos? 
 
—J. I.: No lo tengo muy claro. Cada vez soy más misántropo. Sobre todo 
cuando conduzco. Entonces me gustaría cargarme a unos cuantos. Más que 
convivir, coexistimos los unos con los otros. Y no tengo demasiada estima por 
el ser humano actual. Hay también grandes luminarias, por descontado. A mis 
74 años, yo estoy viviendo el peor mundo que yo he conocido. Yo no conocí ni 
la Guerra Civil ni la IIGM, por suerte. Y a partir de ahí puedes sacar las 
conclusiones que tú quieras. ¿Qué me queda hacer en este mundo? Lo que 
pueda, y sobrevivir. Y, sobre todo, ser coherente con lo que quiero manifestar. 
Sin impostaciones. Tengo muchas ideas, y a lo mejor no necesariamente las 
tengo que desarrollar yo. Se las puedo pasar a otros. 
 
—¿Futuros proyectos, individuales y en conjunto? 
 
—C. J.: Tanto a nivel individual como colectivo estamos trabajando mucho en 
la compilación de nuestros propios archivos, en lo que nos está ayudando mi 
hija Marta. Tiene un optimismo exagerado que me parece extraordinario y que 
practica en su vida diaria. Nuestra obra en común no es tan conocida porque 
no nos hemos prodigado en exposiciones, al menos aquí en España. Hicimos 
la de Tabacalera en 2015, proyectos en Cáceres Abierto o en El Hierro, este 
último, acabó llevandoselo una riada… Y es importante transmitir lo que se ha 
hecho. Creo que la sociedad española actual adolece de desmemoria. No se 
ha hecho una memoria histórica y además molesta hasta plantearlo. Yo en mis 
trabajos individuales estoy recuperando mucha memoria y dialogando con 
ella, como en el CAAC. Mi próxima cita importante será en el Museo Esteban 
Vicente, en esta línea, en octubre. 
 

 
 

Concha Jerez y José Igés: '1+1=3' Galería Freijó. Madrid. C/ Zurbano, 46. 
Hasta el 20 de marzo 

 
—J. I.: A mí lo que me interesa es seguir la vía ensayística, motivada muchas 
veces por la intuición. Tengo en manos una edición con Juan Naranjo, con la 
que estoy muy ilusionado. Siempre he sido un gran vaso-comunicador, de la 



difusión del arte sonoro, por ejemplo. Eso es lo que me lleva en los últimos 
meses a los inventarios, a Youtube, y creo que me hace falta volver sobre lo 
que he hecho y descubrir en ello ciertos hilos de continuidad que inciden 
sobre un entorno e inciden sobre un futuro. Es otra manera de entender la 
memoria… 
 
—C. J.: De ahí que la expo del CGAC se titulara 'Resignificaciones', porque no 
se trataba solo de sentarse ante las obras que ha hecho uno, sino de dotarlas 
de significados nuevos en nuevos contextos. 
 
 


